
1

Manifeste pour les 

territoires 
de vie



2

Manifeste1 pour les territoires de vie2

(Version revue dans sa traduction française, à soumettre à la prochaine Assemblée générale du  

Consortium APAC en 2026)

Ceci est un « document vivant »3. Il sera régulièrement réaffirmé, et enrichi si nécessaire.

Nous rendons grâce pour la vie, ce don sacré que nous recevons à 
chaque instant et qui nous unit à la Terre, notre mère ;  

Nous rendons grâce pour la terre, le feu, l’eau, l’air et tous les êtres, 
de l’infiniment petit à l’infiniment grand, dans les mondes animal, 
végétal, fongique, aquatique, minéral, spirituel et cosmique ;

Nous rendons grâce à nos ancêtres et toutes les générations qui 
ont déployé leurs efforts et leur sagesse pour soutenir la vie ;

Nous rendons grâce à tous ceux qui ont ouvert des voies nouvelles 
sur la terre et la mer, sélectionné semences et races animales, 
appris et transmis des méthodes de recherche, de culture, de 
conservation et de transformation des aliments ;

Nous rendons grâce à tous ceux qui ont développé les langues, 
les histoires, la musique, l’artisanat et les maisons, les arts et les 
rituels, les connaissances et les compétences nécessaires pour 
façonner et créer ;  

Nous rendons grâce à tous les garants des territoires de vie, ces 
communautés humaines mobiles et sédentaires qui ont co-évolué 
en tissant des liens avec les forêts, les prairies, les montagnes, les 
plaines, les îles, les lacs, les zones arides et humides, les rivières, 
les toundras, les glaciers et environnements côtiers et marins qui, 
à leur tour, ont soutenu, au fil des millénaires, leurs modes de vie, 
leurs identités et leur capacité de soins.



3

Nous, qui vivons dans des territoires de vie et nous  
identifions et reconnaissons mutuellement4  
comme des Peuples Autochtones garants5  

ou des communautés6 garantes7,

Nous, qui comprenons les nombreuses valeurs des  
territoires de vie et sommes  déterminés à soutenir ces 

Peuples Autochtones garants et communautés garantes,

Nous affirmons et nous engageons à :
Vivre avec  révérence, respect et soin pour la  Nature8, qui est 
l’essence de la vie et le cœur des valeurs éthiques pour beaucoup 
d’entre nous ; 

Chercher à « bien vivre »9 dans les territoires de vie, en lien 
avec nos ancêtres, avec les générations futures, les présences 
spirituelles et les visions du monde qui nous donnent du sens ;

Célébrer les territoires de vie, qui sont au fondement de la santé 
physique et spirituelle, du bien-être, de la créativité et de la joie ; 

Exercer la solidarité, la responsabilité mutuelle, le respect, l’équité 
et le maintien actif de la paix au sein des Peuples Autochtones 
garants et des communautés garantes et entre eux ; 

Nourrir la diversité des langues, des cultures, des modes 
d’apprentissage et des visions du monde présente parmi les 
garants et entre eux, et chérir les systèmes de connaissances 
locales vivantes qui contribuent au maintien, à l’utilisation 
judicieuse et à la restauration des territoires de vie ; 

Défendre notre humanité commune tout en rejetant 
l’assimilation aux langues, cultures et visions du monde coloniales 
et en s’opposant au nativisme fanatique10, à la violence et aux 
discriminations de toutes sortes, y compris celles fondées sur le 
genre, la race, l’âge, la religion, la tradition, les capacités physiques 
et intellectuelles et la situation socio-économique ;



4

Les territoires de vie, entités vivantes en elles-mêmes et bases de 
toute subsistance et diversité ;

Les garants	 des territoires de vie, c.à.d. les Peuples Autochtones 
et les communautés locales qui nourrissent les modes de vie, les 
cultures, les économies morales, les règles du « bien vivre » et de 
l’autodétermination basés sur leurs territoires ;

Les défenseurs des territoires de vie, c.à.d. les garants et garantes 
qui luttent courageusement pour empêcher l’utilisation abusive 
et la dégradation de leurs territoires et paient trop souvent un 
lourd tribut pour cela ;  

Le rôle immense des femmes, autochtones et non-autochtones, 
ainsi que leurs connaissances, compétences et aspirations à 
prendre soin des territoires de vie dans toutes leurs communau-
tés et au-delà ;

Documenter les territoires de vie en tant qu’espaces de diversité 
naturelle et culturelle, de bien-être, d’apprentissage, de spiritualité, 
d’engagement actif des citoyens et d’autodétermination durable ; 

Rechercher un soutien approprié pour les territoires de vie, afin 
que les générations de garants actuelles et futures subviennent 
à leurs besoins et contribuent à la société dans son ensemble ; 

Respecter et tirer des enseignements des règles et institutions 
que les garants définissent pour eux-mêmes, et les renforcer en 
adoptant librement des limites à la consommation matérielle, 
en construisant des économies morales11, et en recherchant des 
niveaux appropriés d’autonomie12 

Renforcer la prise de conscience, l’organisation et l’action 
concernant :



5

Les avantages potentiels mais aussi les inconvénients des 
nouvelles technologies, car les représentations numériques 
et les manipulations génétiques ne remplacent pas la vie elle-
même et les perspectives et manipulations de l’intelligence 
artificielle et de la biologie moléculaire ne doivent pas interférer 
avec l’intelligence de la vie ni avec les savoirs autochtones et 
communautaires ancrés dans les territoires de vie ; 

Le contexte historique et actuel des injustices, de la colonisation, 
de la militarisation13, de l’expulsion forcée et de la sédentarisation, 
de la fragmentation et de la marchandisation de la Nature, de 
l’accaparement des terres et de l’eau à des fins d’extractivisme14, 	
de spéculation financière, des entreprises de production et des 
infrastructures polluantes et destructrices, ainsi que toutes les 
formes de tromperie interne et externe, d’endoctrinement et de 
changement violent qui ont eu un impact sur les territoires de 
vie, leurs garants et leurs défenseurs ; 

L’importance de perpétuer les systèmes alimentaires locaux 
qui assurent la souveraineté alimentaire dans une mosaïque 
d’environnements agroécologiques, y compris la pêche à petite 
échelle dans les zones humides et côtières ;

Les modes de vie et les institutions de gouvernance traditionnels  
des Peuples Autochtones garants et des communautés garantes 
qui ont préservé la vitalité des territoires de vie pendant 
des générations, y compris lorsqu’ils ont été injustement 
criminalisés15 ;

Les nouveaux modes de vie et les nouvelles institutions 
de gouvernance des communautés qui s’établissent avec 
enthousiasme et créativité en tant que garantes potentielles de 
territoires de vie ; 

L’existence de Peuples Autochtones vivant en isolement 
volontaire, dont les droits aux territoires de vie et à la culture 
doivent être reconnus, respectés et défendus ; 



6

Sur la base de la gratitude, l’affirmation et 
l’engagement que nous partageons,

et en agissant en paix et en collaboration avec 
nos sociétés, nous nous allions17 en solidarité 

pour l’autodétermination18 durable de  
tous les garants des territoires de vie.

Les liens entre la diversité biologique, écologique et culturelle 
et la nécessité de reconnaître les territoires de vie comme des 
paysages bio-culturels et des aires conservées16 qui contribuent 
de manière substantielle à la prévention du changement 
climatique et à l’adaptation à celui-ci ; 

Le besoin urgent de politiques nationales de conservation qui 
prévoient la restitution des territoires de vie aliénés aux Peuples 
Autochtones garants et aux communautés garantes et qui 
reconnaissent et soutiennent les garants - y compris sur le plan 
économique - lorsqu’ils conservent la diversité bio culturelle 
dans leurs aires conservées comme dans les aires protégées 	
établies par l’état ; 

La nécessité urgente d’un changement fondamental dans les 
régimes nationaux et mondiaux, en s’éloignant des économies 
non durables, fondées sur l’exploitation, l’extraction et le 
militarisme, ainsi que sur la gouvernance centralisée ;

Le rôle essentiel des territoires de vie et de leurs garants pour 
garantir que les générations futures héritent d’un monde 
diversifié, juste et vivable.

Le besoin urgent d’un régime mondial de conservation, basé 
sur les territoires de vie, où les Peuples Autochtones garants 
et les communautés garantes reprennent leur responsabilité 
historique de gestion durable de la biodiversité pour le bénéfice 
de tous ;



7

Organisés en réseaux locaux, nationaux,  
régionaux et mondiaux,  nous allons : 

Signataires : lien vers la page web

Poursuivre la résurgence, la décolonisation et le renforcement 
autonome des Peuples Autochtones garants et des communautés 
garantes, ainsi que leur reconnaissance mutuelle entre pairs, sur 
la base de leurs relations renouvelées et de leurs responsabilités 
collectives19 pour les territoires de vie ;

Poursuivre la reconnaissance des droits des Peuples Autochtones 
et des droits collectifs des communautés garantes à gouverner 
les territoires de vie en tant que biens communs nécessaires à la 
survie de leur culture20 ;

Gouverner, gérer et prendre soin collectivement des territoires 
de vie en tant que Peuples Autochtones garants et communautés 
garantes, notamment en les restaurant et en les régénérant 
lorsque les écosystèmes ont été dégradés ou la faune décimée, 
afin que les générations actuelles et futures assurent leur bien-
être dans la Nature et en tant que Nature ;

Conserver les territoires de vie, en empêchant leur fragmentation, 
privatisation, militarisation et commercialisation, en cherchant 
à les libérer à jamais de l’extractivisme et de tout autre « 
développement » entrepris sans le consentement libre, informé 
et préalable des garants ;

Défendre les territoires de vie et leurs garants et défenseurs, et 
résister à la gouvernance injuste de la Nature, au développement 
non durable et à la guerre perpétuelle à l’intérieur mais aussi au-
delà des territoires de vie, en valorisant la frugalité, le bien-être, les 
biens communs mondiaux et la paix partout ; 

Poursuivre la justice sociale, environnementale et climatique21, 
dans toutes ses dimensions, à l’intérieur et au-delà des territoires 
de vie.

https://www.iccaconsortium.org/fr/2022/04/25/vers-un-manifeste-pour-les-territoires-de-vie/


8

1	 La nécessité d’un « Manifeste pour les territoires de vie » fut établie par le Consortium APAC en janvier 2019. Depuis, 
des échanges spécifiques ont eu lieu lors des réunions du Consortium et des assemblées internationales, régionales et 
nationales, et un certain nombre de déclarations pertinentes ont été produites. En s’appuyant sur ces déclarations, ainsi 
que sur les rapports, les publications et les discussions par courrier électronique entre les membres et les membres 
d’honneur depuis 2008, un exercice spécifique axé sur le Manifeste a été mené avec les membres et les membres 
d’honneur du Consortium en 2022. L’exercice a duré quelques mois et ses résultats ont été recueillis par le secrétariat. 
Sur la base de tous ces éléments, et en s’appuyant sur la mission et la vision existantes du Consortium, un premier projet 
de Manifeste a été élaboré par le conseil des sages en avril 2023. Le projet a été rapidement examiné et commenté 
par des membres du conseil et du secrétariat, et d’autres projets ont été compilés et envoyés pour commentaires à 
l’ensemble des membres du Consortium APAC. La version actuelle intègre les nombreux commentaires reçus par écrit 
et lors des discussions en ligne. Le Manifeste comporte trois parties. La Partie 1 n’est pas un préambule mais un appel 
à la reconnaissance et à l’unité, appel que nous avons partagé au début de la plupart des réunions du Consortium 
APAC sur les différents continents. Elle est suivie d’une précision nécessaire selon laquelle le Manifeste résulte de 
l’alliance solidaire entre deux groupes différents : 1) les Peuples Autochtones garants et les communautés garantes et 
2) les partenaires déterminés à les appuyer. La Partie 2 est un engagement à maintenir le soutien aux nombreuses 
valeurs des territoires de vie et à la diversité des cultures qui les ont nourris. Elle décrit également certaines 
situations actuelles, listées dans la rubrique « sensibilisation, organisation et action », qui permettent d’esquisser le 
contexte qui a poussé à l’élaboration du Manifeste. La Partie 3 commence par énoncer l’objectif général et la vision 
des organisations et des individus qui signent le Manifeste. Elle est suivie d’un engagement à agir. Il est en quelque 
sorte implicite que le Consortium APAC pourrait changer de nom et devenir une Alliance (mondiale ? multi-niveaux ? 
solidaire ?) pour les territoires de vie. Il est clair que ce Manifeste ne s’adresse pas à tous les Peuples Autochtones 
et toutes les communautés locales, mais uniquement à ceux qui s’identifient et se reconnaissent mutuellement 
comme garants de territoires de vie et qui recherchent un niveau d’autodétermination approprié à leur situation.

2	 L’expression « territoires de vie » n’est pas en majuscules et nous proposons de ne PAS l’abréger en TdV, pour 
souligner qu’il ne s’agit pas d’une étiquette mais d’un phénomène majeur, qui est répandu et diversifié. « Territoire de 
vie » et « garant » sont des concepts interdépendants, c’est-à-dire qu’un territoire de vie est un territoire qui nourrit 
un Peuple Autochtone garant ou une communauté garante, et qu’un Peuple Autochtone garant ou une communauté 
garante prend soin d’un territoire de vie. Nous disons également que les garants comprennent « ... les communautés 
humaines mobiles et sédentaires qui ont co-évolué en tissant des liens avec les forêts, les prairies, les montagnes, les 
plaines, les îles les lacs, les zones arides et humides, les rivières, les toundras, les glaciers et environnements côtiers 
et marins qui, à leur tour, ont soutenu, au fil des millénaires, leurs modes de vie, leurs identités et leur capacité de 
soins ». Mais nous ne proposons pas de définition. Il y a deux raisons principales à cela. La première est que les 
signataires du Manifeste ont certainement une idée de ces concepts qui est plus riche et plus large que n’importe 
quelle définition. La seconde est qu’une certaine ouverture et un soupçon d’ambiguïté permettent aux concepts de 
respirer et de se développer, ils ne figent pas une diversité de points de vue, ce qui leur permet d’évoluer de manière 
dynamique et à leur propre rythme. Ceci dit, les membres du Consortium ont souvent parlé de trois caractéristiques 
définissant les territoires de vie : 1) Un lien étroit et profond entre un territoire et un Peuple Autochtone garant ou 
une communauté garante ; 2) Le garant est capable d’élaborer et d’appliquer des règles sur le territoire (il a une 
institution de gouvernance qui fonctionne bien) ; et 3) Les règles et les efforts du garant contribuent positivement 
à la conservation de la Nature et aux modes de vie et au bien-être de la communauté. Ces caractéristiques varient 
selon les contextes et les régions. Certains garants utilisent les termes de « territoires de vie définis » lorsque les trois 
caractéristiques sont pleinement satisfaites et de « territoires de vie perturbés » pour ceux qui les ont satisfaites 
dans le passé mais qui ne le font plus aujourd’hui en raison de changements et de perturbations historiques qui 
peuvent encore être inversés ou contrecarrés. Le terme de « territoires de vie souhaités » est parfois utilisé par ceux 
qui n’ont pas encore satisfait aux trois caractéristiques mais qui pourraient les développer aujourd’hui car certaines 
communautés sont prêtes à en être les garantes.

3	 En tant que « document vivant », ce Manifeste sera régulièrement réaffirmé (par exemple, à l’occasion des Assemblées 
générales du Consortium) et enrichi si nécessaire. Ses signataires reconnaissent l’importance d’un Manifeste 
dynamique dans le contexte actuel d’accélération des changements imposés à la Nature et aux gens. Cependant, tout 

Notes explicatives du Manifeste pour les territoires de vie



9

en recherchant un apprentissage et un partage constants, les signataires reconnaissent et soulignent le besoin urgent 
de s’allier entre Peuples Autochtones garants, communautés garantes et organisations et individus déterminés à les 
soutenir pour transformer la vision du Manifeste en action le plus rapidement possible.

4	 Nous disons « s’identifier et se reconnaître mutuellement » par opposition à « être reconnu par l’état ». L’expression 
« s’identifier » rappelle le sentiment d’appartenance des Peuples Autochtones incluse dans la Convention 169 de l’OIT 
de 1989 et affirme l’autodétermination et le renforcement autonome. La « reconnaissance mutuelle » fait référence à 
l’acceptation et au respect mutuels entre pairs, c’est-à-dire entre les Peuples Autochtones et les communautés qui 
s’identifient comme garants. Cet aspect clé de la solidarité et du soutien est essentiel pour soutenir l’autodétermination. 

5	 Plusieurs Peuples Autochtones ont une continuité historique avec les sociétés précoloniales qui se sont développées 
sur leurs territoires et se considèrent comme distincts des sociétés qui prévalent aujourd’hui sur ces territoires. En ce 
sens, le terme « Autochtone » est éminemment politique et prend tout son sens dans le contexte historique des états 
coloniaux, néocoloniaux et postcoloniaux, en impliquant des questions de justice et de solidarité. La Déclaration des 
Nations Unies sur les droits des peuples autochtones (UNDRIP) de 2007 inclut comme caractéristiques directrices 
: l’auto-identification en tant que Nations et/ou Peuples Autochtones ; une histoire commune de souffrances liées 
aux injustices, à la colonisation et à la dépossession des terres ; un réseau de relations fondées sur le lieu ; une langue, 
des pratiques traditionnelles, des connaissances et des institutions juridiques et culturelles distinctes de celles qui 
dominent dans l’état-nation où ils résident ; et des connaissances, une culture et des pratiques qui contribuent à 
une gouvernance et à une gestion durables des relations humaines avec le monde naturel et au-delà. Le concept de 
« Peuple Autochtone » est extrêmement riche et ne doit pas être utilisé de manière simpliste ni aplatir les histoires 
particulières et les diversités culturelles des peuples. 

6	 Nous entendons par « communautés » celles qui « se reconnaissent comme telles » et qui, souvent, comme dans le 
cas des communautés Afro Colombiennes ou Quilombolas en Amérique du Sud ou des communautés montagnardes 
en Europe, ont une longue association avec les territoires qu’elles ont traditionnellement utilisés ou sur lesquels 
elles ont vécu. Une définition pratique de « communauté » peut être la suivante : « un groupe humain auto-identifié 
qui agit collectivement de manière à contribuer à la définition d’un territoire et d’une culture à travers le temps ». 
Une communauté locale peut être ancienne (« traditionnelle ») ou relativement nouvelle, elle peut comprendre une 
seule identité ethnique ou plusieurs, et elle assure généralement sa propre continuité par la reproduction naturelle 
et l’attention portée à ses membres et à son environnement. Les communautés peuvent s’installer de manière 
permanente ou être mobiles. Les membres d’une communauté ont généralement des occasions fréquentes de se 
rencontrer directement (éventuellement face à face) et possèdent des éléments sociaux et culturels communs, tels 
qu’une histoire, des traditions, une langue, des valeurs, des projets de vie et/ou un sentiment d’identité qui les lient 
entre eux et les distinguent des autres membres de la société. Il est important de noter qu’une communauté garante 
d’un territoire de vie possède ou est activement en train de développer une institution de gouvernance capable 
d’établir et de faire respecter les règles d’accès et d’utilisation de son territoire. Les conditions permettant de prendre 
collectivement soin d’un territoire peuvent être historiquement complexes, notamment lorsque les communautés 
ont été déplacées de force de leurs territoires d’origine. Si les communautés garantes se trouvent plus facilement dans 
les environnements « ruraux », les communautés urbaines peuvent également s’identifier comme garantes (Ashish 
Kothari, communication à l’équipe rédactrice du Manifeste du Consortium, juin 2023). 

7	 Tous les termes inclus dans le Manifeste, et en particulier le terme « custodians », nécessitent une traduction adaptée 
à la langue, car la traduction littérale peut n’apporter qu’une faible partie du sens souhaité. En français, par exemple, 
la traduction littérale de « custodians » a longtemps été « gardiens », souvent perçu comme un terme doté d’une 
connotation coloniale, c’est-à-dire ne véhiculant pas une relation active de gouvernance et de soin, mais le sens plus 
simple de « gestion au nom du propriétaire ». Après consultation des acteurs des territoires de vie francophones, 
notamment d’Afrique, nous avons choisi de le traduire par « garants », qui inclut une dimension supplémentaire de 
responsabilité par rapport au terme « gardiens ». Dans d’autres langues latines (espagnol, italien, etc.), le terme décrit 
assez bien l’idée de recevoir un territoire des ancêtres et de l’entretenir pour les générations futures. Pour certains, 
cependant, il évoque encore l’idée de simples « gardiens » plutôt que de « décideurs ». Dans de nombreuses autres 
langues (par exemple, le néerlandais), il est vraiment difficile de traduire correctement le terme. 

8	 Nous mettons une majuscule à « Nature » à la suite d’une demande explicite issue de la rencontre régionale des 
membres du conseil et des équipes de coordination régionale du Consortium APAC en Afrique de mai 2023.

https://social.desa.un.org/sites/default/files/migrated/19/2018/11/UNDRIP_F_web.pdf
https://social.desa.un.org/sites/default/files/migrated/19/2018/11/UNDRIP_F_web.pdf


10

9	 Le concept de « bien vivre » (buen vivir) a récemment émergé avec force en Amérique latine. Le sujet du buen 
vivir n’est pas l’individu, mais une communauté entière, en harmonie avec son environnement [voir : Gudynas 
E., & A. Acosta, 2011. « La renovación de la crítica al desarrollo y el buen vivir como alternativa », Utopía y Praxis 
Latinoamericana, 16 (53) : 71-83].

10	 Par « nativisme fanatique », nous entendons le « racisme fondé sur le lieu de naissance », l’idée que seules les 
personnes nées localement devraient être traitées comme des êtres humains à part entière. Ceci est aujourd’hui 
particulièrement pertinent pour l’Europe et l’Amérique du Nord, mais pas seulement, car le risque d’intolérance, de 
brutalité et de violence envers « les autres » est un danger qui concerne tous les mouvements basés sur le « territoire ». 
Les signataires du Manifeste sont conscients de ce danger. Ils valorisent l’humanité commune de tous et rejettent les 
comportements intolérants tout en défendant leurs territoires de vie.

11	 Le concept d’« économie morale » a été développé au Brésil par le Movimiento de los Trabajadores Rurales Sin Tierra 
(Mouvement des travailleurs paysans sans terres) et décrit des économies locales dans lesquelles bien d’autres valeurs 
que la valeur monétaire sont utilisées dans la pratique.

12	 Du grec autos (soi-même) et nomos (règles), le terme « autonomie » signifie être en mesure d’établir les règles 
de la communauté. Il a donc une signification politique claire. Le terme implique également un certain niveau 
d’indépendance dans la garantie des conditions et des nécessités de la vie : il a donc également une signification 
économique claire. Pour certains, seul un niveau d’autonomie à une échelle socio-écologique appropriée signifie la 
liberté par rapport au système industriel et aux désastres socio-écologiques qui l’accompagnent. En ce sens, comme la 
production et la distribution de masse et la dépendance totale au travail salarié impliquent nécessairement le contrôle 
politique et économique de quelques-uns sur le plus grand nombre, seuls les territoires de vie dotés d’un niveau 
d’autonomie à l’échelle locale ou régionale offrent une chance de gouvernance conviviale par les garants eux-mêmes 
[voir : Berlan A., 2021. Terre et Liberté. Ed. La Lenteur, Saint Michel de Vax (France)].

13	 Voir : Mécanisme d’experts du Conseil des droits de l’homme sur les droits des peuples autochtones, 2023. Impact de 
la militarisation sur les droits des peuples autochtones, A/HRC/EMRIP/2023/2.

14	 L’extractivisme est un modèle économique centré sur l’extraction de grandes quantités de matières premières ou 
naturelles, en particulier pour l’exportation, avec une transformation locale minimale, peu ou pas de contrôle de la part 
des communautés sur les sites d’extraction, et peu ou pas de bénéfices pour elles.

15	 Les modes de vie traditionnels des garants, tels que l’agriculture itinérante et le pastoralisme mobile, ont souvent été 
mal compris, criminalisés et balayés sans vergogne. Leur réhabilitation en tant que moyens de subsistance durables 
et respectueux de la diversité a à peine commencé.

16	 La Selva Viviente Kawsak Sacha (« forêt vivante », en francais) du Peuple Sarayaku de l’Équateur (kawsaksacha.
org) est un exemple d’« aire conservée » définie de façon autonome, établie, gouvernée et gérée par son Peuple 
Autochtone garant.

17	 Le Consortium APAC étant une association stratégique, le Manifeste est avant tout un document stratégique. Il 
ne souhaite en aucun cas confondre les diverses réalités et perspectives des myriades de Peuples Autochtones et 
de communautés qui peuvent s’identifier et être reconnus par leurs pairs comme « garants » de territoires de vie. 
Il appelle plutôt à leur alliance dans la poursuite de la perpétuation de leur patrimoine, de leurs cultures et de 
leurs territoires par des moyens autodéterminés, c’est-à-dire des moyens qu’ils jugent les mieux adaptés à eux et 
à leur situation.. 

18	 L’autodétermination est l’objectif essentiel des signataires du Manifeste. Il s’agit d’un concept riche et stimulant, qui 
revêt différentes significations et implique différents processus et résultats pour les différents Peuples Autochtones 
et communautés concernés. Certains se concentrent sur le maintien de leur culture (langue, valeurs, institutions, 
traditions, cérémonies, modes de vie...). D’autres recherchent une forme de gouvernance autonome sur les terres 
et la base matérielle de leurs modes de vie. D’autres encore visent à établir un organe délibératif distinct qui 
pourrait garantir un certain niveau d’autonomie politique. Pour de nombreux Peuples Autochtones et communautés, 
l’autodétermination comprend des combinaisons diverses et spécifiques de ces trois éléments, car ils cherchent à 
assurer la survie de leur patrimoine naturel et culturel, matériel et immatériel. Ce n’est que pour une petite minorité 
qui le dit explicitement que l’autodétermination implique l’indépendance politique vis-à-vis de l’état-nation. 

https://kawsaksacha.org/
https://kawsaksacha.org/


11

L’autodétermination est pleinement reconnue par les Nations Unies (L’article 1 de la Charte des Nations Unies 
de 1945 appelle au « respect du principe de l’égalité de droits des peuples et de leur droit à disposer d’eux-mêmes... 
». Plus tard, l’article 1 du Pacte international relatif aux droits économiques, sociaux et culturels et l’article 1 du Pacte 
international relatif aux droits civils et politiques de 1966 stipulent que « tous les peuples ont le droit de disposer d’eux-
mêmes ». En vertu de ce droit, ils déterminent librement leur statut politique et assurent librement leur développement 
économique, social et culturel »). La Cour internationale de justice a reconnu le droit à l’autodétermination comme « 
...l’un des principes essentiels du droit international contemporain » et a qualifié d’« irréprochable » l’affirmation selon 
laquelle le droit des peuples à l’autodétermination a un caractère erga omnes (voir l’affaire du Timor oriental, CIJ, 
Recueil 1995, p. 90, au paragraphe 29 : www.icj-cij.org/case/84 ). L’autodétermination est également reconnue en droit 
international comme un droit de procédure, propre aux peuples (et non aux états-nations ou aux gouvernements). 
Ainsi, le droit à l’autodétermination est un droit erga omnes « dur », bien qu’il s’agisse d’un droit au processus, et 
non au résultat, et qu’un large éventail de résultats possibles dépendent de la situation, des besoins, des intérêts et 
des conditions des parties concernées (consulter les références ici : unpo.org/article/4957). L’autodétermination est 
explicitement au cœur de l’UNDRIP et implicite dans les demandes de nombreuses communautés non-autochtones 
dans la Déclaration des Nations Unies sur les droits des paysans. Le respect de l’autodétermination signifie donc 
des résultats divers dans des circonstances diverses, allant de la garantie de la volonté d’un Peuple Autochtone de 
rester en isolement volontaire au respect du droit au consentement libre, informé et préalable ; de la reconnaissance 
d’un niveau souhaité de compétence réglementaire interne à une indépendance culturelle et économique (par 
exemple, droits linguistiques, sécurité alimentaire autonome, gouvernement régional autonome) – pour empêcher 
l’assimilation de facto. L’autodétermination implique également de préserver la capacité à définir ce que signifie « 
l’autodétermination » elle-même, dans des contextes en constante évolution. Plusieurs peuples engagés dans des luttes 
pour l’autodétermination sont membres de l’Organisation des nations et des peuples non représentés. D’autres se 
concentrent sur une gouvernance territoriale limitée et recherchent à la fois des droits et des responsabilités collectifs 
dans le cadre d’alliances mondiales, nationales et locales spécifiques. Bien que l’autodétermination soit incluse dans 
la mission du Consortium APAC, ce Manifeste met en évidence le concept en tant qu’objectif clé auto-défini et vision 
des garants des territoires de vie.

19	 Nous interprétons les « responsabilités » comme 1) des responsabilités des uns envers les autres au sein d’un Peuple 
Autochtone garant ou d’une communauté garante, ainsi qu’envers les générations passées et futures, et 2) des 
responsabilités envers la Nature. Le terme n’est pas utilisé pour signifier « responsabilités envers l’état-nation » ou 
pour exprimer une condition d’obtention de droits collectifs. À l’instar de certains penseurs et leaders autochtones, 
nous pensons que la responsabilité à l’égard de la terre est un privilège et non une condition pour autre chose, et 
qu’elle est l’essence même de la véritable « autochtonie ». Cela implique que l’auto-identification en tant que 
garant et la reconnaissance mutuelle par les pairs doivent venir en premier et sont plus importantes que la 
reconnaissance par l’état-nation, y compris lorsqu’elle est accompagnée d’un apport d’argent. Selon Jeff Corntassel, 
chercheur et activiste cherokee, la transmission des connaissances autochtones et locales aux générations futures et 
la création de nouvelles formes de connaissances communautaires dans les relations quotidiennes de subsistance 
sont nécessaires à l’autodétermination. Les responsabilités relationnelles, enracinées dans le lieu et la parenté et 
souvent contenues ou exprimées par des coutumes et des normes plutôt que codifiées dans des statuts juridiques 
et/ou des décisions de justice, sont caractéristiques des communautés matures qui à la fois font respecter leurs 
droits et assument leurs responsabilités. Le concept de « responsabilités » rééquilibre l’attention vers le local, la 
communauté, la réalité de la vie et de l’identité des Peuples Autochtones et des communautés plutôt que vers 
les forums nationaux et internationaux, qui ne font pas partie de l’histoire, des institutions ou de la culture de bon 
nombre de ces peuples et communautés. [Corntassel J., 2012. « Re-envisioning resurgence: Indigenous pathways to 
decolonization and sustainable self-determination » in Decolonization: Indigeneity, Education & Society 1(1): 86-101; 
Corntassel J. and T. Hardbarger, 2019. « Educate to perpetuate: land-based pedagogies and community resurgence 
», International Review of Education 65: 87–116].

20	 Certaines communautés locales ont des droits collectifs qui sont similaires ou équivalents à certains droits des Peuples 
Autochtones. Si une communauté locale possède une culture distincte qui est tellement liée à un lieu particulier 
que la capacité de ses membres à continuer à jouir de leur culture et à la perpétuer dépend de la préservation de 
leurs relations avec ce lieu, certains tribunaux des droits humains, et d’autres organismes ont estimé que les états 
ne peuvent pas prendre de mesures qui auraient un impact négatif sur ces relations sans le consentement 

http://www.icj-cij.org/case/84
https://unpo.org/article/4957
https://social.desa.un.org/sites/default/files/migrated/19/2018/11/UNDRIP_F_web.pdf
https://digitallibrary.un.org/record/1650694
https://www.unpo.org/


12

libre, informé et préalable de la communauté. L’affaire la plus importante ici est celle du Peuple Saramaka contre 
le Suriname, jugée par la Cour interaméricaine des droits humains en 2007 (John Knox, communication à l’équipe 
rédactrice du Manifeste du Consortium, juin 2023). Le lien culturel n’est pas une norme facile à respecter, mais 
beaucoup de communautés y parviennent et méritent la pleine protection de leurs droits humains sur leur territoire 
ancestral (Ali Razmkhah, communication à l’équipe rédactrice du Manifeste du Consortium, juin 2023).

21	 La justice sociale, la justice environnementale et la justice climatique sont liées à la gouvernance dans la société 
et peuvent être caractérisées de manière générale comme comprenant trois dimensions interdépendantes : 1) la 
distribution (par exemple, le partage équitable des richesses et des opportunités  ; l’accès équitable aux besoins 
essentiels tels que la nourriture, le logement, les soins médicaux et l’éducation ; le partage équitable des coûts et des 
bénéfices du « développement », y compris la dégradation de l’environnement, les risques sanitaires et le changement 
climatique) ; 2) les procédures (par exemple, les processus de prise de décision et d’application qui sont équitables, 
informés, non discriminatoires, et qui respectent la dignité et les droits humains de tous) ; et 3) la reconnaissance 
(par exemple, la prise de conscience et l’appréciation de l’identité, des valeurs, des systèmes de connaissances et des 
institutions de tous les acteurs légitimes). Plus encore que la justice sociale et environnementale conventionnelle, 
la justice climatique introduit avec force la nécessité d’inclure dans la prise de décision la prise en compte des 
générations futures.

Traduit en français par Grazia Borrini-Feyerabend et relu par Mathilde Craker et Gaëlle Le Gauyer (2023). Version revue et 
corrigée par Christian Chatelain, Antoine Scherer et Gaëlle Le Gauyer (2025) notamment sur la traduction des termes « 
custodians » et « custodianship ». Images et illustrations tirées de Territoires de vie : Rapport 2021. Icônes de flaticon.com 
par Eucalyp et Freepik. Design par Ines Hirata.

https://report.territoriesoflife.org/fr/

