Consortium
APAC

MANIFESTE POUR LES

TERRITOIRES




Manifeste' pour les territoires de vie-

(Version revue dans sa traduction francaise, a soumettre a la prochaine Assemblée générale du
Consortium APAC en 2026)

Ceci est un « document vivant »*. Il sera régulierement réaffirme, et enrichi si nécessaire.

Nous rendons grace pour la vie, ce don sacré gue nous recevons a
chaque instant et qui nous unit a la Terre, notre mére ;

Nous rendons grace pour la terre, le feu, I'eau, l'air et tous les étres,
de l'infiniment petit a l'infiniment grand, dans les mondes animal,
végétal, fongique, aquatique, minéral, spirituel et cosmique ;

Nous rendons grace a nos ancétres et toutes les générations qui
ont déployé leurs efforts et leur sagesse pour soutenir la vie ;

@ @ @

Nous rendons grace a tous ceux qui ont ouvert des voies nouvelles
sur la terre et la mer, sélectionné semences et races animales,
appris et transmis des méthodes de recherche, de culture, de
conservation et de transformation des aliments ;

Nous rendons grace a tous ceux qui ont développé les langues,
les histoires, la musique, l'artisanat et les maisons, les arts et les
rituels, les connaissances et les compétences nécessaires pour
faconner et créer;

¥
¥

Nous rendons grace a tous les garants des territoires de vie, ces
communautés humaines mobiles et sédentaires qui ont co-évolué
en tissant des liens avec les foréts, les prairies, les montagnes, les
plaines, les iles, les lacs, les zones arides et humides, les rivieres,
les toundras, les glaciers et environnements cétiers et marins qui,
a leur tour, ont soutenu, au fil des millénaires, leurs modes de vie,
leurs identités et leur capacité de soins.




Nous, qui vivons dans des territoires de vie et nous
identifions et reconnaissons mutuellement*
comme des Peuples Autochtones garants®

ou des communautés® garantes’,

Nous, qui comprenons les nombreuses valeurs des
territoires de vie et sormmes déterminés a soutenir ces
Peuples Autochtones garants et communautés garantes,

Nous affirmons et nous engageons a:

Vivre avec révérence, respect et soin pour la Nature®, qui est
'essence de la vie et le coeur des valeurs éthiques pour beaucoup
d'entre nous;

Chercher a « bien vivre »° dans les territoires de vie, en lien
avec nos ancétres, avec les générations futures, les présences
spirituelles et les visions du monde qui nous donnent du sens;

Célébrer les territoires de vie, qui sont au fondement de la santé
physique et spirituelle, du bien-étre, de la créativité et de la joie;

Exercer |la solidarité, |a responsabilité mutuelle, le respect, 'équité
et le maintien actif de la paix au sein des Peuples Autochtones
garants et des communautés garantes et entre eux ;

Nourrir la diversité des langues, des cultures, des modes
d'apprentissage et des visions du monde présente parmi les
garants et entre eux, et chérir les systemes de connaissances
locales vivantes qui contribuent au maintien, a l'utilisation
judicieuse et a la restauration des territoires de vie ;

Défendre notre humanité commune tout en rejetant
I'assimilation aux langues, cultures et visions du monde coloniales
et en s'opposant au nativisme fanatique', a la violence et aux
discriminations de toutes sortes, y compris celles fondées sur le
genre, la race, I'age, la religion, la tradition, les capacités physiques
et intellectuelles et |a situation socio-économique ;

O 999

3



A~
A~
A~
o

Documenter les territoires de vie en tant qu'espaces de diversité
naturelle et culturelle, de bien-étre, d’apprentissage, de spiritualité,
d'engagement actif des citoyens et d'autodétermination durable ;

Rechercher un soutien approprié pour les territoires de vie, afin
que les générations de garants actuelles et futures subviennent
a leurs besoins et contribuent a la société dans son ensemble ;

Respecter et tirer des enseignements des régles et institutions
que les garants définissent pour eux-mémes, et les renforcer en
adoptant librement des limites a la consommation matérielle,
en construisant des économies morales', et en recherchant des
niveaux appropriés d'autonomie’

Renforcer la prise de conscience, I'organisation et l'action
concernant:

Les territoires de vie, entités vivantes en elles-mémes et bases de
toute subsistance et diversité ;

Les garants des territoires de vie, c.a.d. les Peuples Autochtones
et les communautés locales qui nourrissent les modes de vie, les
cultures, les économies morales, les regles du « bien vivre » et de
'autodétermination basés sur leurs territoires ;

Les défenseurs des territoires de vie, c.a.d. les garants et garantes
qui luttent courageusement pour empécher l'utilisation abusive
et la dégradation de leurs territoires et paient trop souvent un
lourd tribut pour cela;

Le r6le immense des femmes, autochtones et non-autochtones,
ainsi que leurs connaissances, compétences et aspirations a
prendre soin des territoires de vie dans toutes leurs communau-
tés et au-dela;



L'importance de perpétuer les systemes alimentaires locaux
qui assurent la souveraineté alimentaire dans une mosaique
d'environnements agroécologiques, y compris la péche a petite
échelle dans les zones humides et cotieres ;

Le contexte historique et actuel des injustices, de la colonisation,
de la militarisation™, de I'expulsion forcée et de la sédentarisation,
de la fragmentation et de la marchandisation de la Nature, de
'accaparement des terres et de I'eau a des fins d'extractivisme',
de spéculation financiéere, des entreprises de production et des
infrastructures polluantes et destructrices, ainsi que toutes les
formes de tromperie interne et externe, d'endoctrinement et de
changement violent qui ont eu un impact sur les territoires de
vie, leurs garants et leurs défenseurs ;

Les avantages potentiels mais aussi les inconvénients des
nouvelles technologies, car les représentations numeériques
et les manipulations génétiques ne remplacent pas la vie elle-
méme et les perspectives et manipulations de lintelligence
artificielle et de la biologie moléculaire ne doivent pas interférer
avec l'intelligence de la vie ni avec les savoirs autochtones et
communautaires ancrés dans les territoires de vie ;

Les modesdevieetlesinstitutions de gouvernance traditionnels
des Peuples Autochtones garantsetdescommunautés garantes
qui ont préservé la vitalité des territoires de vie pendant
des générations, y compris lorsqu’ils ont été injustement
criminalisés®™ ;

Les nouveaux modes de vie et les nouvelles institutions
de gouvernance des communautés qui Ss'établissent avec
enthousiasme et créativité en tant que garantes potentielles de
territoires de vie ;

L'existence de Peuples Autochtones vivant en isolement
volontaire, dont les droits aux territoires de vie et a la culture
doivent étre reconnus, respectés et défendus;



Les liens entre la diversité biologique, écologique et culturelle
et la nécessité de reconnaitre les territoires de vie comme des

e paysages bio-culturels et des aires conservées'® qui contribuent
de maniére substantielle a la prévention du changement
climatique et a I'adaptation a celui-ci;

Le besoin urgent de politiques nationales de conservation qui
prévoient la restitution des territoires de vie aliénés aux Peuples
Autochtones garants et aux communautés garantes et qui

e reconnaissent et soutiennent les garants - y compris sur le plan
économique - lorsqu'ils conservent la diversité bio culturelle
dans leurs aires conservées comme dans les aires protégées
établies par I'état ;

Le besoin urgent d'un régime mondial de conservation, basé
sur les territoires de vie, ou les Peuples Autochtones garants

O et les communautés garantes reprennent leur responsabilité
historigue de gestion durable de la biodiversité pour le bénéfice
de tous;

La nécessité urgente d'un changement fondamental dans les
e régimes nationaux et mondiaux, en s'éloignant des économies

non durables, fondées sur |'exploitation, l'extraction et le

militarisme, ainsi que sur la gouvernance centralisée ;

Le réle essentiel des territoires de vie et de leurs garants pour
e garantir que les générations futures héritent d'un monde
diversifié, juste et vivable.

Sur la base de la gratitude, I'affirmation et
'engagement que nous partageons,
et en agissant en paix et en collaboration avec
Nnos sociétés, nous nous allions'” en solidarité
pour l'autodétermination® durable de
tous les garants des territoires de vie.

6



Organisés en réseaux locaux, hationaux,
régionaux et mondiaux, nous allons :

Poursuivre la résurgence, la décolonisation et le renforcement
autonome des Peuples Autochtones garants et descommunautés
garantes, ainsi que leur reconnaissance mutuelle entre pairs, sur
la base de leurs relations renouvelées et de leurs responsabilités
collectives™ pour les territoires de vie ;

Poursuivre lareconnaissance des droits des Peuples Autochtones
et des droits collectifs des communautés garantes a gouverner
les territoires de vie en tant que biens communs nécessaires a la
survie de leur culture® ;

Gouverner, gérer et prendre soin collectivement des territoires
de vie en tant que Peuples Autochtones garants et communautés
garantes, notamment en les restaurant et en les régénérant
lorsque les écosystémes ont été dégradés ou la faune décimée,
afin que les générations actuelles et futures assurent leur bien-
étre dans la Nature et en tant que Nature ;

Conserver les territoires de vie, en empéchant leur fragmentation,
privatisation, militarisation et commercialisation, en cherchant
a les libérer a jamais de l'extractivisme et de tout autre «
développement » entrepris sans le consentement libre, informé
et préalable des garants;

Défendre les territoires de vie et leurs garants et défenseurs, et
résister a la gouvernance injuste de la Nature, au développement
non durable et a la guerre perpétuelle a I'intérieur mais aussi au-
dela des territoires de vie, en valorisant la frugalité, le bien-étre, les
biens communs mondiaux et |la paix partout ;

Poursuivre la justice sociale, environnementale et climatique?,
dans toutes ses dimensions, a I'intérieur et au-dela des territoires
de vie.

Signataires : lien vers la page web

7


https://www.iccaconsortium.org/fr/2022/04/25/vers-un-manifeste-pour-les-territoires-de-vie/

Notes explicatives du Manifeste pour les territoires de vie

1 La nécessité d'un « Manifeste pour les territoires de vie » fut établie par le Consortium APAC en janvier 2019. Depuis,
des échanges spécifiques ont eu lieu lors des réunions du Consortium et des assemblées internationales, régionales et
nationales, et un certain nombre de déclarations pertinentes ont été produites. En s'appuyant sur ces déclarations, ainsi
que sur les rapports, les publications et les discussions par courrier électronique entre les membres et les membres
d'honneur depuis 2008, un exercice spécifique axé sur le Manifeste a été mené avec les membres et les membres
d'honneur du Consortium en 2022. L'exercice a duré quelques mois et ses résultats ont été recueillis par le secrétariat.
Sur la base de tous ces éléments, et en s'appuyant sur la mission et |a vision existantes du Consortium, un premier projet
de Manifeste a été élaboré par le conseil des sages en avril 2023. Le projet a été rapidement examiné et commenté
par des membres du conseil et du secrétariat, et d’'autres projets ont été compilés et envoyés pour commentaires a
I'ensemble des membres du Consortium APAC. La version actuelle intégre les nombreux commmentaires regus par écrit
et lors des discussions en ligne. Le Manifeste comporte trois parties. La Partie 1 n'est pas un préambule mais un appel
a la reconnaissance et a I'unité, appel que nous avons partagé au début de la plupart des réunions du Consortium
APAC sur les différents continents. Elle est suivie d'une précision nécessaire selon laquelle le Manifeste résulte de
I'alliance solidaire entre deux groupes différents : 1) les Peuples Autochtones garants et les cormmunautés garantes et
2) les partenaires déterminés a les appuyer. La Partie 2 est un engagement a maintenir le soutien aux nombreuses
valeurs des territoires de vie et a la diversité des cultures qui les ont nourris. Elle décrit également certaines
situations actuelles, listées dans la rubrique « sensibilisation, organisation et action », qui permettent d'esquisser le
contexte qui a poussé a I'élaboration du Manifeste. La Partie 3 commence par énoncer |'objectif général et |a vision
des organisations et des individus qui signent le Manifeste. Elle est suivie d'un engagement a agir. Il est en quelque
sorte implicite que le Consortium APAC pourrait changer de nom et devenir une Alliance (mondiale ? multi-niveaux ?
solidaire ?) pour les territoires de vie. Il est clair que ce Manifeste ne s’adresse pas a tous les Peuples Autochtones
et toutes les communautés locales, mais uniquement a ceux qui s'identifient et se reconnaissent mutuellement
comme garants de territoires de vie et qui recherchent un niveau d’autodétermination approprié a leur situation.

2 L'expression « territoires de vie » n'est pas en majuscules et nous proposons de ne PAS l'abréger en TdV, pour
souligner qu'il ne s'agit pas d'une étiquette mais d'un phénomeéne majeur, qui est répandu et diversifié. « Territoire de
vie » et « garant » sont des concepts interdépendants, c'est-a-dire qu’un territoire de vie est un territoire qui nourrit
un Peuple Autochtone garant ou une communauté garante, et qu'un Peuple Autochtone garant ou une communauté
garante prend soin d'un territoire de vie. Nous disons également que les garants comprennent « ... les communautés
humaines mobiles et sédentaires qui ont co-évolué en tissant des liens avec les foréts, les prairies, les montagnes, les
plaines, les iles les lacs, les zones arides et humides, les riviéres, les toundras, les glaciers et environnements cotiers
et marins qui, a leur tour, ont soutenu, au fil des millénaires, leurs modes de vie, leurs identités et leur capacité de
soins ». Mais nous ne proposons pas de définition. Il y a deux raisons principales a cela. La premiére est que les
signataires du Manifeste ont certainement une idée de ces concepts qui est plus riche et plus large que n'importe
quelle définition. La seconde est qu'une certaine ouverture et un soupgon d'ambiguité permettent aux concepts de
respirer et de se développer, ils ne figent pas une diversité de points de vue, ce qui leur permet d'évoluer de maniere
dynamique et a leur propre rythme. Ceci dit, les membres du Consortium ont souvent parlé de trois caractéristiques
définissant les territoires de vie : 1) Un lien étroit et profond entre un territoire et un Peuple Autochtone garant ou
une communauté garante ; 2) Le garant est capable d'élaborer et d'appliquer des régles sur le territoire (il a une
institution de gouvernance qui fonctionne bien) ; et 3) Les régles et les efforts du garant contribuent positivement
a la conservation de la Nature et aux modes de vie et au bien-&tre de la communauté. Ces caractéristiques varient
selon les contextes et les régions. Certains garants utilisent les termes de « territoires de vie définis » lorsque les trois
caractéristiques sont pleinement satisfaites et de « territoires de vie perturbés » pour ceux qui les ont satisfaites
dans le passé mais qui ne le font plus aujourd’hui en raison de changements et de perturbations historiques qui
peuvent encore étre inversés ou contrecarrés. Le terme de « territoires de vie souhaités » est parfois utilisé par ceux
qui n'ont pas encore satisfait aux trois caractéristiques mais qui pourraient les développer aujourd’hui car certaines
communautés sont prétes a en étre les garantes.

3 Entant que «document vivant », ce Manifeste sera régulierement réaffirmé (par exemple, a I'occasion des Assemblées
générales du Consortium) et enrichi si nécessaire. Ses signataires reconnaissent l'importance d'un Manifeste
dynamique dans le contexte actuel d'accélération des changements imposés a la Nature et aux gens. Cependant, tout

8



en recherchant un apprentissage et un partage constants, les signataires reconnaissent et soulignent le besoin urgent
de s'allier entre Peuples Autochtones garants, communautés garantes et organisations et individus déterminés a les
soutenir pour transformer la vision du Manifeste en action /e plus rapidement possible.

Nous disons « s'identifier et se reconnaitre mutuellement » par opposition a « étre reconnu par I'état ». L'expression
« s'identifier » rappelle le sentiment d'appartenance des Peuples Autochtones incluse dans la Convention 169 de I'OIT
de 1989 et affirme I'autodétermination et le renforcement autonome. La « reconnaissance mutuelle » fait référence a
I'acceptation et au respect mutuels entre pairs, c'est-a-dire entre les Peuples Autochtones et les commmunautés qui
s'identifient comme garants. Cet aspect clé de la solidarité et du soutien est essentiel pour soutenir I'autodétermination.

Plusieurs Peuples Autochtones ont une continuité historique avec les sociétés précoloniales qui se sont développées
sur leurs territoires et se considérent comme distincts des sociétés qui prévalent aujourd’hui sur ces territoires. En ce
sens, le terme « Autochtone » est Eéminemment politique et prend tout son sens dans le contexte historique des états
coloniaux, néocoloniaux et postcoloniaux, en impliquant des questions de justice et de solidarité. La Déclaration des
Nations Unies sur les droits des peuples autochtones (UNDRIP) de 2007 inclut commme caractéristiques directrices
: 'auto-identification en tant que Nations et/ou Peuples Autochtones ; une histoire commune de souffrances liées
aux injustices, a la colonisation et a la dépossession des terres ; un réseau de relations fondées sur le lieu ; une langue,
des pratiques traditionnelles, des connaissances et des institutions juridiques et culturelles distinctes de celles qui
dominent dans l'état-nation ou ils résident ; et des connaissances, une culture et des pratiques qui contribuent a
une gouvernance et a une gestion durables des relations humaines avec le monde naturel et au-dela. Le concept de
« Peuple Autochtone » est extrémement riche et ne doit pas étre utilisé de maniére simpliste ni aplatir les histoires
particulieres et les diversités culturelles des peuples.

Nous entendons par « communautés » celles qui « se reconnaissent comme telles » et qui, souvent, comme dans le
cas des communautés Afro Colombiennes ou Quilombolas en Amérique du Sud ou des communautés montagnardes
en Europe, ont une longue association avec les territoires qu’elles ont traditionnellement utilisés ou sur lesquels
elles ont vécu. Une définition pratique de « communauté » peut étre la suivante : « un groupe humain auto-identifié
qui agit collectivement de maniére a contribuer a la définition d'un territoire et d'une culture a travers le temps ».
Une communauté locale peut étre ancienne (« traditionnelle ») ou relativement nouvelle, elle peut comprendre une
seule identité ethnique ou plusieurs, et elle assure généralement sa propre continuité par la reproduction naturelle
et I'attention portée a ses membres et a son environnement. Les communautés peuvent s'installer de maniére
permanente ou étre mobiles. Les membres d'une communauté ont généralement des occasions fréquentes de se
rencontrer directement (éventuellement face a face) et possédent des éléments sociaux et culturels communs, tels
gu’une histoire, des traditions, une langue, des valeurs, des projets de vie et/ou un sentiment d'identité qui les lient
entre eux et les distinguent des autres membres de la société. |l est important de noter qu'une communauté garante
d'un territoire de vie posséde ou est activement en train de développer une institution de gouvernance capable
d'établir et de faire respecter les régles d'accés et d'utilisation de son territoire. Les conditions permettant de prendre
collectivement soin d'un territoire peuvent étre historiquement complexes, notamment lorsque les communautés
ont été déplacées de force de leurs territoires d'origine. Si les commmunautés garantes se trouvent plus facilement dans
les environnements « ruraux », les communautés urbaines peuvent également s'identifier comme garantes (Ashish
Kothari, coommunication a I'équipe rédactrice du Manifeste du Consortium, juin 2023).

Tous les termes inclus dans le Manifeste, et en particulier le terme « custodians », nécessitent une traduction adaptée
a la langue, car la traduction littérale peut n'apporter qu’'une faible partie du sens souhaité. En francais, par exemple,
la traduction littérale de « custodians » a longtemps été « gardiens », souvent percu comme un terme doté d'une
connotation coloniale, c'est-a-dire ne véhiculant pas une relation active de gouvernance et de soin, mais le sens plus
simple de « gestion au nom du propriétaire ». Aprés consultation des acteurs des territoires de vie francophones,
notamment d'Afrique, nous avons choisi de le traduire par « garants », qui inclut une dimension supplémentaire de
responsabilité par rapport au terme « gardiens ». Dans d'autres langues latines (espagnol, italien, etc.), le terme décrit
assez bien I'idée de recevoir un territoire des ancétres et de I'entretenir pour les générations futures. Pour certains,
cependant, il évoque encore l'idée de simples « gardiens » plutdét que de « décideurs ». Dans de nombreuses autres
langues (par exemple, le néerlandais), il est vraiment difficile de traduire correctement le terme.

Nous mettons une majuscule a « Nature » a la suite d'une demande explicite issue de la rencontre régionale des
membres du conseil et des équipes de coordination régionale du Consortium APAC en Afrique de mai 2023.

9


https://social.desa.un.org/sites/default/files/migrated/19/2018/11/UNDRIP_F_web.pdf
https://social.desa.un.org/sites/default/files/migrated/19/2018/11/UNDRIP_F_web.pdf

9

10

n

12

Le concept de « bien vivre » (buen vivir) a récemment émergé avec force en Amérique latine. Le sujet du buen
vivir n'est pas l'individu, mais une communauté entiére, en harmonie avec son environnement [voir : Gudynas
E., & A. Acosta, 2011. « La renovacién de la critica al desarrollo y el buen vivir como alternativa », Utopia y Praxis
Latinoamericana, 16 (53) : 71-83].

Par « nativisme fanatique » nous entendons le « racisme fondé sur le lieu de naissance », I'idée que seules les
personnes nées localement devraient étre traitées comme des étres humains a part entiére. Ceci est aujourd’hui
particulierement pertinent pour I'Europe et I'’Amérique du Nord, mais pas seulement, car le risque d'intolérance, de
brutalité et de violence envers « les autres » est un danger qui concerne tous les mouvements basés sur le « territoire ».
Les signataires du Manifeste sont conscients de ce danger. lls valorisent 'numanité commmune de tous et rejettent les
comportements intolérants tout en défendant leurs territoires de vie.

Le concept d'« économie morale » a été développé au Brésil par le Movimiento de los Trabajadores Rurales Sin Tierra
(Mouvement des travailleurs paysans sans terres) et décrit des économies locales dans lesquelles bien d'autres valeurs

que la valeur monétaire sont utilisées dans la pratique.

Du grec autos (soi-méme) et nomos (régles), le terme « autonomie » signifie étre en mesure d'établir les regles
de la communauté. Il a donc une signification politique claire. Le terme implique également un certain niveau
d'indépendance dans la garantie des conditions et des nécessités de la vie : il a donc également une signification
économique claire. Pour certains, seul un niveau d’autonomie a une échelle socio-écologique appropriée signifie la
liberté par rapport au systeme industriel et aux désastres socio-écologiques qui l'accompagnent. En ce sens, comme la
production et la distribution de masse et la dépendance totale au travail salarié impliguent nécessairement le controle
politique et économique de quelques-uns sur le plus grand nombre, seuls les territoires de vie dotés d'un niveau
d'autonomie a I'échelle locale ou régionale offrent une chance de gouvernance conviviale par les garants eux-mémes
[voir : Berlan A, 2021. Terre et Liberté. Ed. La Lenteur, Saint Michel de Vax (France)].

Voir : Mécanisme d'experts du Conseil des droits de I'hnomme sur les droits des peuples autochtones, 2023. Impact de
la militarisation sur les droits des peuples autochtones, A/IHRC/EMRIP/2023/2.

'extractivisme est un modeéle économique centré sur l'extraction de grandes quantités de matiéres premiéres ou
naturelles, en particulier pour I'exportation, avec une transformation locale minimale, peu ou pas de contréle de la part
des communautés sur les sites d'extraction, et peu ou pas de bénéfices pour elles.

Les modes de vie traditionnels des garants, tels que 'agriculture itinérante et le pastoralisme mobile, ont souvent été
mal compris, criminalisés et balayés sans vergogne. Leur réhabilitation en tant que moyens de subsistance durables
et respectueux de la diversité a a peine commencé.

La Selva Viviente Kawsak Sacha (« forét vivante », en francais) du Peuple Sarayaku de I'Equateur (kawsaksacha.
org) est un exemple d'« aire conservée » définie de fagcon autonome, établie, gouvernée et gérée par son Peuple
Autochtone garant.

Le Consortium APAC étant une association stratégique, le Manifeste est avant tout un document stratégique. I
ne souhaite en aucun cas confondre les diverses réalités et perspectives des myriades de Peuples Autochtones et
de communautés qui peuvent s'identifier et étre reconnus par leurs pairs comme « garants » de territoires de vie.
Il appelle plutdt a leur alliance dans la poursuite de la perpétuation de leur patrimoine, de leurs cultures et de
leurs territoires par des moyens autodéterminés, c'est-a-dire des moyens qu'ils jugent les mieux adaptés a eux et

a leur situation..

L'autodétermination est I'objectif essentiel des signataires du Manifeste. Il s'agit d'un concept riche et stimulant, qui
revét différentes significations et implique différents processus et résultats pour les différents Peuples Autochtones
et communautés concernés. Certains se concentrent sur le maintien de leur culture (langue, valeurs, institutions,
traditions, cérémonies, modes de vie...). D’'autres recherchent une forme de gouvernance autonome sur les terres
et la base matérielle de leurs modes de vie. D'autres encore visent a établir un organe délibératif distinct qui
pourrait garantir un certain niveau d'autonomie politique. Pour de nombreux Peuples Autochtones et commmunautés,
'autodétermination comprend des combinaisons diverses et spécifiques de ces trois éléments, car ils cherchent a
assurer la survie de leur patrimoine naturel et culturel, matériel et immatériel. Ce n'est que pour une petite minorité

qui le dit explicitement que l'autodétermination implique l'indépendance politique vis-a-vis de ['état-nation.

10


https://kawsaksacha.org/
https://kawsaksacha.org/

19

20

L'autodétermination est pleinement reconnue par les Nations Unies (L'article 1 de la Charte des Nations Unies
de 1945 appelle au « respect du principe de I'égalité de droits des peuples et de leur droit a disposer d'eux-mémes...
». Plus tard, I'article 1 du Pacte international relatif aux droits économiques, sociaux et culturels et I'article 1 du Pacte
international relatif aux droits civils et politiques de 1966 stipulent que « tous les peuples ont le droit de disposer d'eux-
mémes ». En vertu de ce droit, ils déterminent librement leur statut politique et assurent librement leur développement
économique, social et culturel »). La Cour internationale de justice a reconnu le droit a I'autodétermination comme «
..I'un des principes essentiels du droit international contemporain » et a qualifié d'« irréprochable » I'affirmation selon
laquelle le droit des peuples a lI'autodétermination a un caractére erga omnes (voir I'affaire du Timor oriental, ClJ,
Recueil 1995, p. 90, au paragraphe 29 : www.icj-cij.org/case/84 ). 'autodétermination est également reconnue en droit
international comme un droit de procédure, propre aux peuples (et non aux états-nations ou aux gouvernements).
Ainsi, le droit a I'autodétermination est un droit erga omnes « dur », bien qu'il s'agisse d'un droit au processus, et
non au résultat, et qu'un large éventail de résultats possibles dépendent de |a situation, des besoins, des intéréts et
des conditions des parties concernées (consulter les références ici : unpo.org/article/4957). 'autodétermination est
explicitement au coeur de 'UNDRIP et implicite dans les demandes de nombreuses communautés non-autochtones
dans la Déclaration des Nations Unies sur les droits des paysans. Le respect de I'autodétermination signifie donc
des résultats divers dans des circonstances diverses, allant de la garantie de la volonté d'un Peuple Autochtone de
rester en isolement volontaire au respect du droit au consentement libre, informé et préalable ; de la reconnaissance
d'un niveau souhaité de compétence réglementaire interne a une indépendance culturelle et économique (par
exemple, droits linguistiques, sécurité alimentaire autonome, gouvernement régional autonome) — pour empécher
I'assimilation de facto. 'autodétermination implique également de préserver la capacité a définir ce que signifie «
I'autodétermination » elle-méme, dans des contextes en constante évolution. Plusieurs peuplesengagésdansdes luttes
pour l'autodétermination sont membres de I'Organisation des nations et des peuples non représentés. D'autres se
concentrent sur une gouvernance territoriale limitée et recherchent a la fois des droits et des responsabilités collectifs
dans le cadre d'alliances mondiales, nationales et locales spécifiques. Bien que I'autodétermination soit incluse dans
la mission du Consortium APAC, ce Manifeste met en évidence le concept en tant qu’'objectif clé auto-défini et vision
des garants des territoires de vie.

Nous interprétons les « responsabilités » comme 1) des responsabilités des uns envers les autres au sein d'un Peuple
Autochtone garant ou d'une communauté garante, ainsi qu'envers les générations passées et futures, et 2) des
responsabilités envers la Nature. Le terme n’est pas utilisé pour signifier « responsabilités envers 'état-nation » ou
pour exprimer une condition d'obtention de droits collectifs. A I'instar de certains penseurs et leaders autochtones,
nous pensons que la responsabilité a I'égard de la terre est un privilége et non une condition pour autre chose, et
qu'elle est I'essence méme de la véritable « autochtonie ». Cela implique que l'auto-identification en tant que
garant et la reconnaissance mutuelle par les pairs doivent venir en premier et sont plus importantes que la
reconnaissance par I'état-nation, y compris lorsqu’elle est accompagnée d'un apport d'argent. Selon Jeff Corntassel,
chercheur et activiste cherokee, la transmission des connaissances autochtones et locales aux générations futures et
la création de nouvelles formes de connaissances communautaires dans les relations quotidiennes de subsistance
sont nécessaires a I'autodétermination. Les responsabilités relationnelles, enracinées dans le lieu et la parenté et
souvent contenues ou exprimées par des coutumes et des normes plutdét que codifiées dans des statuts juridiques
et/ou des décisions de justice, sont caractéristiqgues des communautés matures qui a la fois font respecter leurs
droits et assument leurs responsabilités. Le concept de « responsabilités » rééquilibre I'attention vers le local, la
communauté, la réalité de la vie et de l'identité des Peuples Autochtones et des communautés plutdét que vers
les forums nationaux et internationaux, qui ne font pas partie de I'histoire, des institutions ou de la culture de bon
nombre de ces peuples et communautés. [Corntassel J., 2012. « Re-envisioning resurgence: Indigenous pathways to
decolonization and sustainable self-determination » in Decolonization: Indigeneity, Education & Society 1(1): 86-101;
Corntassel J. and T. Hardbarger, 2019. « Educate to perpetuate: land-based pedagogies and community resurgence
», International Review of Education 65: 87-116].

Certainescommunautés locales ont des droits collectifs qui sont similaires ou équivalents a certains droits des Peuples
Autochtones. Si une communauté locale posséde une culture distincte qui est tellement liée a un lieu particulier
que la capacité de ses membres a continuer a jouir de leur culture et a la perpétuer dépend de la préservation de
leurs relations avec ce lieu, certains tribunaux des droits humains, et d'autres organismes ont estimé que les états
ne peuvent pas prendre de mesures qui auraient un impact négatif sur ces relations sans le consentement

1


http://www.icj-cij.org/case/84
https://unpo.org/article/4957
https://social.desa.un.org/sites/default/files/migrated/19/2018/11/UNDRIP_F_web.pdf
https://digitallibrary.un.org/record/1650694
https://www.unpo.org/

libre, informé et préalable de la communauté. 'affaire la plus importante ici est celle du Peuple Saramaka contre
le Suriname, jugée par la Cour interaméricaine des droits humains en 2007 (John Knox, communication a I'équipe
rédactrice du Manifeste du Consortium, juin 2023). Le lien culturel n'est pas une norme facile a respecter, mais
beaucoup de commmunautés y parviennent et méritent la pleine protection de leurs droits humains sur leur territoire
ancestral (Ali Razmkhah, commmunication a I'équipe rédactrice du Manifeste du Consortium, juin 2023).

21 La justice sociale, |a justice environnementale et |a justice climatique sont liées a la gouvernance dans la société
et peuvent étre caractérisées de maniere générale comme comprenant trois dimensions interdépendantes : 1) la
distribution (par exemple, le partage équitable des richesses et des opportunités ; I'accés équitable aux besoins
essentiels tels que la nourriture, le logement, les soins médicaux et I'éducation ; le partage équitable des colts et des
bénéfices du «développement »,y compris la dégradation de I'environnement, lesrisques sanitaires et le changement
climatique) ; 2) les procédures (par exemple, les processus de prise de décision et d'application qui sont équitables,
informés, non discriminatoires, et qui respectent la dignité et les droits humains de tous) ; et 3) la reconnaissance
(par exemple, la prise de conscience et I'appréciation de l'identité, des valeurs, des systéemes de connaissances et des
institutions de tous les acteurs |égitimes). Plus encore que la justice sociale et environnementale conventionnelle,
la justice climatique introduit avec force la nécessité d'inclure dans la prise de décision la prise en compte des
générations futures.

Traduit en frangais par Grazia Borrini-Feyerabend et relu par Mathilde Craker et Gaélle Le Gauyer (2023). Version revue et
corrigée par Christian Chatelain, Antoine Scherer et Gaélle Le Gauyer (2025) notamment sur la traduction des termes «
custodians » et « custodianship ». Images et illustrations tirées de Territoires de vie : Rapport 2021. Icones de flaticon.com

par Eucalyp et Freepik. Design par Ines Hirata.

12


https://report.territoriesoflife.org/fr/

