
Página 1 
 

Manifestoi pelos territórios de vidaii 

(Versão de 25 de junho de 2023 - apresentada pelo Presidente à AG do Consórcio TICCA) 
Este é um “documento vivo”iii - será regularmente reafirmado e enriquecido conforme necessário. 

 

- Agradecemos pela vida - o bem sagrado que conOnuamos recebendo a cada instante e que 
nos torna um com a Terra, nossa mãe; 

- Agradecemos pelo solo, o fogo, a água, o ar e a todos os seres, desde o menor ao maior, nos 
mundos animal, vegetal, fúngico, aquáOco, mineral, espiritual e cósmico; 

- Agradecemos pelos nossos antepassados e pelas gerações que têm se esforçado e se 
dedicado com sabedoria em favor da vida; 

- Agradecemos pelos que traçaram caminhos na terra e no mar, nutriram sementes e raças, 
aprenderam e transmiOram maneiras de encontrar, culOvar, conservar e transformar os 
alimentos; 

- Agradecemos pelos que desenvolveram idiomas, histórias, música, artesanato e lares, artes e 
rituais, conhecimento e as habilidades necessárias para moldar e criar; 

- Agradecemos pelos guardiões dos territórios de vida - as comunidades humanas móveis e fixas 
que coevoluíram ao se unirem às florestas, pastagens, montanhas, planícies, ilhas, lagos, 
terras secas, pântanos, rios, tundra, geleiras e ambientes costeiros e marinhos, que, por sua 
vez, conOnuaram a nutrir por milênios seus meios de subsistência, idenOdades e capacidade 
de cuidar. 

Nós, que vivemos em territórios de vida e nos autoidenOficamosiv e reconhecemo-nos mutuamente 
como Povos Indígenasv e comunidadesvi guardiões vii 

Nós, que entendemos os muitos valores dos territórios de vida e estamos determinados a apoiar os 
Povos Indígenas e comunidades guardiões, 

 

afirmamos e nos comprometemos a: 

 

Ø Viver com reverência, respeito e cuidado pela Naturezavii - a essência da vida e o núcleo dos 
valores éOcos para muitos de nós; 

Ø Procurar o “viver bem”ix nos territórios de vida, conectados com nossos antepassados, com 
as gerações futuras e com as presenças espirituais e visões de mundo que nos dão senOdo; 

Ø Celebrar os territórios de vida como patrimônio coleOvo que sustenta nossa saúde ]sica e 
espiritual, nosso bem-estar, nossa criaOvidade e alegria; 

Ø Exercer a solidariedade, a responsabilidade e o respeito mútuos, a equidade e a paz aOva 
dentro e entre os Povos Indígenas e as comunidades guardiões; 

Ø Nutrir a diversidade de idiomas, culturas, modos de aprendizado e visões de mundo dentro e 
entre os guardiões, e valorizar os sistemas de conhecimento local vivo que ajudam no 
cuidado, no uso sábio e na restauração dos territórios de vida; 

Ø Defender nossa humanidade comparOlhada e, ao mesmo tempo, rejeitar a assimilação de 
idiomas, culturas e visões de mundo coloniais e opor-se ao naOvismo fanáOco, à violência e à 
discriminação de todos os Opos, inclusive com base em gênero, raça, idade, religião, tradição, 
habilidades ]sicas e intelectuais e status socioeconômico; 



Página 2 
 

Ø Documentar territórios de vida como espaços de diversidade natural e cultural, bem-estar, 
aprendizado, espiritualidade, engajamento aOvo dos cidadãos e autodeterminação 
sustentável; 

Ø Procurar formas apropriadas de apoio aos territórios de vida, de modo que as gerações 
atuais e futuras de guardiões possam se sustentar e contribuir para as sociedades em geral; 

Ø Respeitar e aprender com as regras e insOtuições que os guardiões definem para si mesmos e 
fortalecê-las, adotando livremente limites para o consumo material, construindo economias 
moraisxi e buscando níveis adequados de autonomia;xii 

Ø Fortalecer a conscienOzação, a organização e a ação sobre: 
 
• Os territórios de vida- enOdades vivas em si mesmas e base de tudo sustento e 

diversidade; 
• Os guardiões dos territórios de vida - os Povos Indígenas e as comunidades locais que 

alimentam os meios de subsistência, as culturas, as economias morais, as regras de bem 
viver e a autodeterminação com base em seus territórios; 

• Os defensores dos territórios de vida - os guardiões que lutam corajosamente para evitar o 
mau uso e a degradação de seus territórios e que, com muita frequência, pagam um 
preço alto por isso;  

• O imenso papel das mulheres indígenas e não indígenas e seus conhecimentos, 
habilidades e aspirações no cuidado com os territórios de vida em todas as suas 
comunidades e além delas; 

• A importância de perpetuar os sistemas alimentares locais que proporcionam soberania 
alimentar em um mosaico de ambientes agroecológicos, incluindo a pesca de pequena 
escala em áreas úmidas e costeiras; 

• O contexto histórico e con6nuo de injus8ças, colonização, militarizaçãoxiii, despejo e 
sedentarização forçados, fragmentação e mercanOlização da Natureza, apropriação de 
terras e água para o extraOvismoxiv, especulações financeiras, empreendimentos de 
produção e infraestrutura poluentes e destruOvos, e todas as formas de engano, 
doutrinação e mudanças violentas internacionais e domésOcas que têm impactado os 
territórios de vida e seus guardiões e defensores; 

• Os possíveis bene]cios, mas também os danos das novas tecnologias, já que as 
representações digitais e a manipulação genéOca não subsOtuem a vida em si, e as 
perspecOvas e manipulações da inteligência arOficial e da biologia molecular não devem 
interferir nem na inteligência da vida nem no conhecimento indígena e comunitário 
baseado nos territórios de vida; 

• Os meios de subsistência e as ins8tuições tradicionais de governança dos Povos Indígenas 
e comunidades guardiões que manOveram a vitalidade dos territórios de vida por 
gerações, inclusive quando injustamente criminalizadosxv; 

• Os novos meios de subsistência e as novas ins8tuições de governança das comunidades 
que se estabelecem com entusiasmo e criaOvidade como aspirantes a guardiões dos 
territórios de vida; 

• A existência de Povos Indígenas vivendo em isolamento voluntário, cujos direitos aos 
territórios de vida e cultura devem ser reconhecidos, respeitados e defendidos; 

• Os vínculos entre a diversidade biológica, ecológica e cultural e, a necessidade de 
reconhecer os territórios de vida como paisagens bioculturais e áreas conservadasxvi que 
contribuem substancialmente para a limitação e adaptação às mudanças climáOcas; 



Página 3 
 

• A necessidade urgente de polí8cas nacionais de conservação que prevejam a resOtuição 
dos territórios de vida alienados dos Povos Indígenas e comunidades guardiões. E que 
reconheçam e apoiem os guardiões - inclusive economicamente - na medida que 
conservam a diversidade biocultural tanto em suas áreas conservadas quanto nas áreas 
protegidas estabelecidas pelo estado; 

• A necessidade urgente de um regime de conservação global, baseado nos territórios de 
vida, em que os Povos Indígenas e as comunidades guardiões retomem sua 
responsabilidade histórica de gerir a biodiversidade de forma sustentável para o bene]cio 
de todos; 

• A necessidade urgente de uma mudança fundamental nos regimes nacionais e globais, 
afastando-se de economias insustentáveis, exploradoras, extraOvistas, militares e de 
governança centralizada; 

• O papel fundamental dos territórios de vida e de seus guardiões para garanOr que as 
gerações futuras herdem um mundo que seja diverso, justo e habitável. 

 
Com base em nosso senso comparOlhado de graOdão, afirmação e compromisso, 

e agindo em paz e colaboração com nossas sociedades, 
nos aliamos em solidariedadexvii para a 

autodeterminaçãoxviii sustentável de todos os guardiões dos territórios de vida. 

 
Organizados como parte de redes locais, nacionais, regionais e globais, nós iremos: 

Ø Buscar o ressurgimento, a descolonização e o autofortalecimento dos Povos Indígenas e das 
comunidades guardiões, bem como seu reconhecimento mútuo entre pares, com base em 
relações renovadas e responsabilidadesxix coleOvas pelos territórios de vida; 

Ø Buscar o reconhecimento dos direitos dos Povos Indígenas e dos direitos coleOvos das 
comunidades guardiões de governar os territórios de vida como seus bens comuns e como 
base necessária para a sobrevivência de sua culturaxx; 

Ø Governar, gerenciar e cuidar coleOvamente dos territórios de vida como Povos Indígenas e 
comunidades guardiões, inclusive restaurando e regenerando-os onde os ecossistemas 
foram degradados ou a vida selvagem dizimada, para que as gerações presentes e futuras 
garantam seu bem-estar na e como Natureza; 

Ø Conservar os territórios de vida, impedindo sua fragmentação, privaOzação, militarização e 
comercialização, procurando mantê-los para sempre livres do extraOvismo ou de qualquer 
outro “desenvolvimento” realizado sem o consenOmento livre, prévio e informado dos 
guardiões; 

Ø Defender os territórios de vida e seus guardiões e defensores, e resisOr à governança injusta 
da Natureza, ao desenvolvimento insustentável e à guerra perene dentro e fora dos territórios 
de vida - valorizando a frugalidade, o bem-estar, os bens comuns globais e a paz em todos os 
lugares; 

Ø Buscar todas as dimensões da jusOça social, ambiental e climáOcaxxi dentro e fora dos 
territórios de vida. 

 
Signatários:  
Teodoro Brawner Baguilat Jr., President of the ICCA ConsorOum  
The Council of Elders of the ICCA ConsorOum  
................  



Página 4 
 

............... 

Notas explica-vas do Manifesto pelos territórios de vida 

----------------------------------------------- 

i A necessidade de um “Manifesto pelos territórios de vida” foi estabelecida pelo Consórcio TICCA em janeiro de 
2019. Desde então, ocorreram intercâmbios específicos durante as reuniões do Consórcio e assembleias 
internacionais e regionais, e várias declarações relevantes foram produzidas. Com base nisso, bem como em 
relatórios, publicações e discussões por e-mail entre os membros e membros honorários que ocorreram desde 
2008, um exercício específico com foco no Manifesto foi realizado entre os membros e membros honorários do 
Consórcio em 2022. O exercício durou alguns meses, e seus resultados foram coletados pela Secretaria. Com 
base em tudo isso, e fundamentado na missão e na visão existentes do Consórcio, uma primeira versão deste 
Manifesto foi compilada pelo Conselho de Anciãos em abril de 2023. O rascunho foi prontamente revisado e 
comentado pelos membros do Conselho e da Secretaria, e outros rascunhos foram compilados e enviados para 
comentários a todos os membros do Consórcio TICCA. A versão atual integra os valiosos comentários recebidos 
por escrito, bem como durante as discussões on-line. O Manifesto tem três partes. A parte um não é um 
preâmbulo, mas uma chamada à gra-dão e à unidade, algo que compar-lhamos no início da maioria dos 
encontros do Consórcio TICCA em diversos con-nentes. Isso é seguido por uma especificação necessária de que 
o Manifesto resulta da aliança de solidariedade entre dois grupos diferentes de pessoas: 1. Povos Indígenas e 
comunidades guardiões e 2. seus apoiadores. A parte dois é uma afirmação e um compromisso de con-nuar a 
preservar os muitos valores dos territórios de vida e a diversidade de culturas que os nutriram. Ela também 
descreve algumas questões e dificuldades atuais, listadas em “conscien-zação, organização e ação”, que 
esboçam o contexto que deu origem ao Manifesto. A parte três começa nomeando o obje-vo geral e a visão 
das organizações e indivíduos que assinarão o Manifesto. Isso é seguido por um compromisso de agir. Está meio 
implícito que o “Consórcio TICCA” pode mudar de nome e se tornar uma aliança (global? mul-nível? solidária?) 
para os territórios de vida. Claramente, esse Manifesto não se des-na a todos os Povos Indígenas e 
comunidades locais, mas apenas para aqueles que se iden-ficam e se reconhecem mutuamente como 
guardiões dos territórios de vida e que buscam um nível de autodeterminação adequado às suas 
circunstâncias. 

 

ii O termo “territórios de vida” não está em letras maiúsculas e propomos NÃO abreviá-lo como TdV para 
enfa-zar que o termo não é um rótulo, mas um termo de língua franca para descrever um fenômeno 
importante, amplo e diversificado. “Território de vida” e “guardiões” são conceitos interdependentes, ou seja, 
um território de vida é um território que nutre um Povo Indígena guardião ou comunidade guardiã, e um Povo 
Indígena guardião ou comunidade guardiã cuida de um território de vida. Também dizemos que os guardiões 
incluem “... as comunidades humanas móveis e assentadas que se uniram às florestas, pastagens, montanhas, 
planícies, ilhas, lagos, desertos, zonas úmidas, rios e ambientes marinhos que, por sua vez, con-nuaram a nutrir 
durante milênios seus meios de subsistência, iden-dades e capacidade de cuidar”. Mas não oferecemos 
definições. Há dois mo-vos principais para isso. O primeiro é que muitos signatários do Manifesto têm seus 
próprios nomes para seus territórios de vida e um senso do conceito que é mais rico e mais amplo do que 
qualquer definição. O segundo é que um pouco de abertura e de ambiguidade deixam espaço para que os 
conceitos respirem e cresçam, eles não prendem uma diversidade de pontos de vista, permi-ndo que evoluam 
dinamicamente e em seu próprio ritmo. Dito isso, os membros do Consórcio sempre falaram sobre três 
caracterís-cas que definem os territórios de vida: 1. Uma conexão próxima e profunda entre um território e 
seu Povo Indígena guardião ou comunidade guardiã; 2. O guardião é capaz de desenvolver e aplicar regras sobre 
o território (tem uma ins$tuição de governança que funciona bem); e 3. As regras e os esforços do guardião 
contribuem posi-vamente para a conservação da natureza e dos meios de subsistência e o bem-estar da 
comunidade. Essas caracterís-cas variam em diversos contextos e regiões. Alguns guardiões usam os termos 
“territórios de vida definidos” quando as três caracterís-cas são plenamente sa-sfeitas e “territórios de vida 
interrompidos” para aqueles que as sa-sfaziam no passado, mas não o fazem hoje devido a mudanças e 
perturbações históricas que ainda podem ser rever-das ou neutralizadas. O termo “territórios de vida 

https://www.iccaconsortium.org/es/inicio/


Página 5 
 

desejados” é usado para aqueles que nunca sa-sfizeram as três caracterís-cas, mas que poderiam desenvolvê-
las hoje, já que algumas comunidades estão prontas para atuar como guardiãs. 

 

iii Como um “documento vivo”, este Manifesto será reafirmado regularmente (por exemplo, por ocasião das 
Assembleias Gerais do Consórcio) e enriquecido conforme necessário. Seus signatários reconhecem a 
importância de um Manifesto dinâmico no contexto atual de mudanças aceleradas impostas à Natureza e às 
pessoas. No entanto, ao buscarem aprendizado e compar-lhamento constantes, os signatários também 
reconhecem e enfa-zam a necessidade urgente de se aliarem - entre guardiões dos Povos Indígenas e das 
comunidades, bem como organizações e indivíduos determinados a apoiá-los - para transformar a visão do 
Manifesto em ação o mais rápido possível. 

iv Dizemos “autoiden-ficação e reconhecimento mútuo” em oposição a “ser reconhecido pelo estado”. A 
“autoiden-ficação” lembra a autoiden-ficação dos Povos Indígenas incluída na Convenção 169 da OIT, de 1989, 
e afirma a autodeterminação e o autofortalecimento. O “reconhecimento mútuo” refere-se à aceitação e ao 
respeito mútuos entre os pares, ou seja, entre os Povos Indígenas e comunidades que se autoiden-ficam como 
guardiões. Esse aspecto fundamental de solidariedade e apoio é essencial para sustentar a autodeterminação. 

v Muitos Povos Indígenas têm con-nuidade histórica com as sociedades pré-coloniais que se desenvolveram em 
seus territórios e se consideram dis-ntos das sociedades que hoje prevalecem nesses territórios. Nesse sen-do, 
o termo indígena é eminentemente polí-co e assume seu significado pleno no contexto histórico dos estados 
coloniais, neocoloniais e pós-coloniais, envolvendo questões de jus-ça e solidariedade. A Declaração das Nações 
Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas (UNDRIP), de 2007, inclui como caracterís-cas orientadoras: a 
autoiden-ficação como nações e/ou Povos Indígenas; uma história compar-lhada de injus-ças sofridas, 
colonização e desapropriação de terras; uma rede de relações baseadas em lugares; idioma, prá-cas 
tradicionais, conhecimento e ins-tuições legais e culturais dis-ntas daquelas dominantes no estado nacional 
onde residem; e conhecimento, cultura e prá-cas que contribuem para a governança sustentável e o 
gerenciamento das relações humanas com o mundo natural e além. O conceito de “Povos Indígenas” é 
extremamente rico e não deve ser usado de forma simplista nem achatar as histórias par-culares e as 
diversidades culturais dos povos. 

vi Entendemos como “comunidades” aquelas que “se autorreconhecem como tal” e que, muitas vezes - como 
no caso das comunidades afrocolombianas ou quilombolas na América do Sul ou das comunidades montanhosas 
na Europa - têm uma longa associação com os territórios que tradicionalmente usam ou onde vivem. Uma 
definição prá-ca de “comunidade” pode ser “um grupo humano autorreconhecido que age cole-vamente de 
forma a contribuir para a definição de um território e de uma cultura ao longo do tempo”. Uma comunidade 
local pode ser an-ga (“tradicional”) ou rela-vamente nova, pode incluir uma única iden-dade étnica ou várias, e 
geralmente garante sua própria con-nuidade por meio da reprodução natural e do cuidado com seus membros 
e seu ambiente de vida. As comunidades podem ser permanentemente estabelecidas ou móveis. Os membros 
de uma comunidade geralmente têm oportunidades frequentes de encontros diretos (possivelmente face a 
face) e possuem elementos sociais e culturais compar-lhados, como história, tradições, idioma, valores, planos 
de vida e/ou senso de iden-dade comuns que os unem e os dis-nguem de outros na sociedade. É importante 
ressaltar que uma comunidade guardiã de um território de vida possui ou está desenvolvendo a-vamente uma 
ins-tuição de governança com a capacidade de estabelecer e aplicar regras de acesso e uso do território. As 
condições de custódia podem ser historicamente complexas, como quando as comunidades foram removidas à 
força de seus territórios originais. Embora os guardiões da comunidade sejam mais facilmente encontrados em 
ambientes “rurais”, as comunidades “urbanas” também podem se autoiden-ficar como guardiões (Ashish 
Kothari, comunicação à Equipe do Manifesto do Consórcio, junho de 2023). 

vii Todos os termos incluídos no Manifesto - e par-cularmente o termo “guardiões” - exigem uma tradução 
adaptada ao idioma, pois a tradução literal pode transmi-r pouco do significado desejado. Em francês, por 
exemplo, a tradução literal de custodians é “gardiens”, termo muitas vezes percebido com uma conotação 
colonial, ou seja, não transmi-ndo uma relação a$va de governar e cuidar, mas o significado mais simples de 
“gerir em nome do proprietário”. Optamos por traduzi-lo como “protecteurs”, que ainda é um meio-termo, mas 

https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/portugues/BDL/Declaracao_das_Nacoes_Unidas_sobre_os_Direitos_dos_Povos_Indigenas.pdf
https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/portugues/BDL/Declaracao_das_Nacoes_Unidas_sobre_os_Direitos_dos_Povos_Indigenas.pdf


Página 6 
 

pode ser melhor do que “gardiens”. Em outros idiomas la-nos (por exemplo, espanhol, italiano), o termo 
descreve muito bem a ideia de receber um território dos ancestrais e mantê-lo para as gerações futuras... Para 
alguns, no entanto, ele ainda evoca a ideia de meros “cuidadores” em vez de “tomadores de decisão”. Em 
muitos outros idiomas (por exemplo, holandês), é realmente dincil traduzir adequadamente o termo. O 
Consórcio está buscando a-vamente um termo de base em qualquer idioma que descreva de forma rica e 
exaus-va os vínculos únicos que conectam uma comunidade ao seu território de vida, na esperança de 
adotá-lo, no devido tempo, como um termo de língua franca para todos os seus membros. 

viii Colocamos “Natureza” em letra maiúscula após uma solicitação explícita da reunião regional de maio de 
2023 dos membros do Conselho e coordenadores regionais do Consórcio TICCA na África. 

ix O conceito de “viver bem” (buen vivir) surgiu recentemente com força na América La-na. O tema do buen 
vivir não é o indivíduo, mas uma comunidade inteira, em harmonia com seu ambiente [ver: Gudynas E., & A. 
Acosta, 2011. “La renovación de la crí-ca al desarrollo y el buen vivir como alterna-va”, Utopía y Praxis 
La$noamérica, 16 (53): 71-83]. 

x Por “na-vismo faná-co” queremos dizer “racismo baseado no local de nascimento”, a ideia de que somente 
as pessoas nascidas no local devem ser totalmente tratadas como seres humanos. Hoje em dia, isso é mais 
per-nente para a Europa e a América do Norte, mas não exclusivamente, pois o risco de intolerância, 
brutalidade e violência contra “os outros” é um perigo que pertence a todos os movimentos baseados em 
“territórios”. Os signatários do Manifesto estão cientes desse perigo. Eles valorizam a humanidade comum de 
todos e rejeitam o comportamento intolerante, mesmo quando defendem seus territórios de vida. 

xi O conceito de “economia moral” foi desenvolvido no Brasil pelo Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem 
Terra (MST) para descrever economias locais em que muitos outros valores, além dos monetários, são 
pra-camente u-lizados. Somente as economias morais podem ter a chance de evitar a degradação da Natureza 
e apoiar a igualdade social. 

xii Do grego autos (si mesmo) e nomos (regras), “autonomia” significa ser capaz de estabelecer as regras da 
comunidade - um claro significado polí-co. O termo também implica um nível de independência para garan-r as 
condições e necessidades da vida - um significado econômico claro. Para alguns, apenas um nível de autonomia 
em uma escala socioecológica apropriada significa liberdade do sistema industrial e dos desastres 
socioecológicos que o acompanham. Nesse sen-do, como a produção e a distribuição em massa e a 
dependência total do trabalho assalariado implicam necessariamente o controle polí-co e econômico de poucos 
sobre muitos, somente os territórios de vida com um nível de autonomia em escala local ou regional oferecem 
uma chance de governança convivial pelos próprios guardiões [consulte: Berlain A., 2021. Terre et Liberté. La 
Lenteur Ed., Saint Michel de Vax]. 

xiii Ver: Mecanismo de Especialistas do Conselho de Direitos Humanos sobre os Direitos dos Povos Indígenas, 
2023. Impact of militariza$on on the rights of Indigenous Peoples (Impacto da militarização sobre os direitos dos 
Povos Indígenas), A/HRC/EMRIP/2023/2. 

xiv O “extra-vismo” descreve um modelo econômico centrado na extração de grandes quan-dades de 
matérias-primas ou naturais, especialmente para exportação, com mínimo processamento local, pouco ou 
nenhum controle das comunidades nos locais de extração e pouco ou nenhum benencio para elas. 

xv Os meios de subsistência tradicionais dos guardiões, como o cul-vo i-nerante e o pastoreio móvel, muitas 
vezes foram mal compreendidos, criminalizados e descaradamente deixados de lado. Sua reabilitação como 
meios de subsistência sustentáveis e que apoiam a diversidade mal começou. 

xvi Um exemplo de “área conservada” autodefinida, estabelecida, governada e gerenciada por seu Povo 
Indígena guardião é a Selva Viviente Kawsak Sacha do povo Sarayaku do Equador (hxps://kawsaksacha.org/). 

xvii Como o Consórcio TICCA tem sido uma associação estratégica, o Manifesto é principalmente um 
documento estratégico. Ele não pretende, de forma alguma, confundir as diversas realidades e perspec-vas das 
miríades de Povos Indígenas e comunidades que podem se autoiden-ficar e ser reconhecidos por seus pares 



Página 7 
 

como “guardiões” de territórios de vida. Em vez disso, ela pede sua aliança em busca da perpetuação de seu 
patrimônio, culturas e territórios de maneiras autodeterminadas, ou seja, maneiras apropriadas para eles e 
suas circunstâncias. 

xviii A autodeterminação é o obje-vo crucial dos signatários do Manifesto, e é um conceito rico e desafiador 
que assume diferentes significados e envolve diferentes processos e resultados para diferentes Povos Indígenas 
e comunidades envolvidos. Alguns se concentram em manter sua cultura (idioma, valores, ins-tuições, 
tradições, cerimônias, modos de vida...). Outros buscam alguma forma de governança autônoma sobre a terra e 
a base material para os meios de subsistência. Outros ainda almejam um órgão delibera-vo separado que possa 
garan-r um nível de autonomia polí-ca. Para muitos Povos Indígenas e comunidades, a autodeterminação inclui 
combinações diversas e específicas dos três, pois eles buscam garan-r a sobrevivência de seu patrimônio natural 
e cultural, material e imaterial. Somente para uma pequena minoria que o diz explicitamente, a 
autodeterminação implica independência polí-ca do estado. A autodeterminação é totalmente adotada pelas 
Nações Unidas (o ar-go 1º da Carta das Nações Unidas de 1945 exige “o respeito ao princípio de igualdade de 
direitos e de autodeterminação dos povos...”. Posteriormente, o ar-go 1º do Pacto Internacional sobre os sobre 
Direitos Econômicos, Sociais e Culturais das Nações Unidas e o Pacto Internacional sobre os Direitos Civis e 
Polí-cos de 1966 das Nações Unidas afirmam que “Todos os povos têm o direito à autodeterminação. Em 
virtude desse direito, determinam livremente sua condição polí-ca e asseguram livremente seu 
desenvolvimento econômico, social e cultural”). A Corte Internacional de Jus-ça reconheceu o direito de 
autodeterminação como “... um dos princípios essenciais do direito internacional contemporâneo” e descreveu 
como “irrepreensível” a afirmação de que o direito dos povos à autodeterminação tem um caráter erga omnes 
(consulte o caso do Timor Leste ICJ Reports 1995, p. 90, parágrafo 29; consulte hxps://www.icj-cij.org/case/84). 
A autodeterminação também é reconhecida no direito internacional como um direito de processo, que é 
próprio dos povos (não dos estados ou governos). Assim, o direito à autodeterminação é um “direito inalterável” 
erga omnes, embora seja um direito ao processo, não ao resultado, e uma ampla gama de resultados possíveis 
depende da situação, das necessidades, dos interesses e das condições das partes envolvidas (refs. aqui: 
hxps://unpo.org/ar-cle/4957). A autodeterminação está explicitamente no centro da UNDRIP e está implícita 
nas demandas de muitas comunidades não indígenas guardiãs na Declaração da ONU sobre os Direitos dos 
Camponeses e das Camponesas. Respeitar a autodeterminação significa diversos resultados em diversas 
circunstâncias, desde garan-r a vontade de um Povo Indígena de permanecer em isolamento voluntário até 
respeitar o direito ao consen-mento livre, prévio e informado, desde reconhecer um nível desejado de 
jurisdição regulatória interna até a total independência cultural e econômica (por exemplo, direitos linguís-cos, 
segurança alimentar autônoma, governo regional autônomo), todos impedindo a assimilação de fato. A 
autodeterminação também significa manter a capacidade de definir autodeterminação em qualquer contexto de 
mudança. Alguns povos envolvidos em lutas pela autodeterminação são membros da Organização das Nações e 
Povos Não Representados. Outros se concentram em uma governança territorial limitada e buscam direitos e 
responsabilidades cole-vos como parte de alianças globais, nacionais e locais específicas. Embora a 
autodeterminação esteja incluída na missão do Consórcio TICCA, este Manifesto destaca o conceito como o 
principal obje-vo e visão autodefinidos dos guardiões dos territórios de vida. 

xix Interpretamos “responsabilidades” como: 1. responsabilidades mútuas dentro do Povo Indígena guardião ou 
comunidade guardiã específicos, bem como em relação às gerações passadas e futuras, e 2. responsabilidades 
em relação à Natureza. O termo não é usado para significar “responsabilidades para com o estado” ou para 
expressar uma condição para obter direitos cole-vos. Seguindo os pensadores e líderes indígenas, acreditamos 
que a responsabilidade pela terra é um privilégio, e não uma condição para outra coisa, e é a essência da 
verdadeira “Indigeneidade”. Isso implica que a autoiden-ficação como guardiões e o reconhecimento mútuo 
por parte de seus pares precisam vir em primeiro lugar e são mais importantes do que o reconhecimento 
pelo estado, inclusive quando esse reconhecimento vem acompanhado de dinheiro. De acordo com o 
acadêmico e a-vista Cherokee Jeff Corntassel, a transmissão do conhecimento indígena e local para as gerações 
futuras e a geração de novas formas de conhecimento comunitário nas relações diárias de subsistência são 
necessárias para que a autodeterminação sustentável floresça. As responsabilidades relacionais, enraizadas no 
local e no parentesco e, muitas vezes, con-das ou expressas por meio de costumes e normas, em vez de 
codificadas em estatutos legais e/ou decisões judiciais, são caracterís-cas de comunidades maduras que, ao 

https://www.un.org/esa/socdev/unpfii/documents/DRIPS_pt.pdf
https://cdn.brasildefato.com.br/documents/b761d6a14ed9991e11a3f909819ee117.pdf
https://cdn.brasildefato.com.br/documents/b761d6a14ed9991e11a3f909819ee117.pdf
https://www.unpo.org/
https://www.unpo.org/


Página 8 
 

mesmo tempo, impõem respeito por seus direitos e cumprem suas responsabilidades. O conceito de 
“responsabilidades” reequilibra a atenção para o local, a comunidade, a realidade da vida e da iden-dade dos 
Povos Indígenas e comunidades, em vez de focar nos fóruns nacionais e internacionais, que não fazem parte da 
história, das ins-tuições ou da cultura de muitos desses povos e comunidades. [Corntassel J., 2012. “Re-
envisioning resurgence: Indigenous pathways to decoloniza-on and sustainable self-determina-on”, em 
Decoloniza$on: Indigeneity, Educa$on & Society 1 (1): 86-101; Corntassel J. e T. Hardbarger, 2019. “Educate to 
perpetuate: land-based pedagogies and community resurgence”, Interna$onal Review of Educa$on 65: 87-116]. 

xx Algumas comunidades locais têm, de fato, direitos cole-vos que são semelhantes ou equivalentes a alguns 
(não todos) dos direitos dos Povos Indígenas. Se uma comunidade local -ver uma cultura dis-nta que esteja tão 
ligada a um determinado lugar que a capacidade de seus membros de con-nuar a desfrutar e perpetuar sua 
cultura dependa da proteção de sua relação com esse lugar, alguns tribunais de direitos humanos e outros 
órgãos têm sustentado que os estados não podem tomar medidas que afetem nega-vamente essa relação 
sem o consen-mento livre, prévio e informado da comunidade. O principal caso é do povo Saramaka contra 
Suriname, decidido pela Corte Interamericana de Direitos Humanos em 2007 (John Knox, comunicação à equipe 
do Manifesto do Consórcio, junho de 2023). A conexão cultural não é um padrão fácil de ser cumprido, mas 
muitas comunidades o cumprem e merecem proteção total de seus direitos humanos ao seu território ancestral 
(Ali Razmkhah, comunicação à equipe do Manifesto do Consórcio, junho de 2023). 

xxi A jus-ça social, a jus-ça ambiental e a jus-ça climá-ca têm a ver com a governança na sociedade e podem 
ser amplamente caracterizadas como compreendendo três dimensões inter-relacionadas: 1. distribuição (por 
exemplo, compar-lhamento justo de riqueza e oportunidades, acesso justo a necessidades essenciais como 
alimentação, moradia, assistência médica e educação, compar-lhamento justo dos custos e benencios do 
“desenvolvimento”, incluindo degradação ambiental, riscos à saúde e mudanças climá-cas); 2. procedimentos 
(por exemplo, processos de tomada de decisão e de aplicação que sejam justos, informados, não 
discriminatórios e que respeitem a dignidade e os direitos humanos de todos); e 3. reconhecimento (por 
exemplo, conscien-zação e apreciação da iden-dade, dos valores, dos sistemas de conhecimento e das 
ins-tuições de todos os atores legí-mos). Ainda mais do que a jus-ça social e ambiental convencional, a jus-ça 
climá-ca introduz com força a necessidade de incluir na tomada de decisões a consideração das gerações 
futuras. 


